בס"ד

N° 726



« Prendre à ceour la parole divine » - par Rav Moché Mergui Roch Hayéchiva

La Torah dit (Parachat VAERA 9-19): « Et maintenant, mets à l'abri tout ton bétail et tout ce que tu possèdes dans les champs ». Moché Rabbenou avertit ainsi les Egyptiens de la prochaine et nouvelle plaie qui va les frapper, la grêle. Il leur donne le bon et utile conseil de protéger les hommes et le bétail.

Les Egyptiens se divisent alors en deux catégories

-1/AYARE DEVAR HACHEM: celui qui craignait la Parole d'Hachem parmi les serviteurs du Pharaon, et fit se réfugier ses gens et son bétail dans les maisons.

-2/VAACHER LO SAM LIBO EL DEVAR HACHEM : celui qui ne prenait pas à cœur la Parole d'HACHEM, et qui abandonna ses serviteurs et son bétail dans les champs. Pourquoi la Torah met-elle l'accent en disant « celui qui ne prenait pas à cœur la Parole d'Hachem », plutôt que de dire : celui qui « ne craignait pas la Parole divine » ?

La condition pour recevoir un enseignement fondamental et pour atteindre le niveau de « craignant la Parole divine » est, précisément, de réellement La prendre à cœur. Car la question se pose : comment des hommes sensés, témoins des six premières plaies qui s'étaient déjà abattues sur l'Egypte exactement comme Moché Rabbenou les avaient annoncées, ont-ils pu rester insensibles à son précieux conseil et laisser mourir leurs serviteurs et leurs troupeaux dans les champs ?

Ne pas prendre à cœur la Parole divine revient à afficher son refus de valider l'existence d'Hachem, et celui qui agit ainsi est prêt à sa propre destruction. Mais, au contraire,

# PRENDRE A COEUR LA PAROLE DIVINE constitue le début de la soumission réelle à Hachem.

Devant le constat des dégâts catastrophiques causés par la grêle, le Pharaon déclare (9-27) : « Cette fois j'ai péché, Hachem est JUSTE, et c'est moi et mon peuple qui sommes coupables ».

Cette déclaration est appréciable, mais l'orgueilleux Pharaon est-il prêt réellement à changer d'avis et à prendre la bonne décision qui s'impose, celle de laisser enfin partir les Béné Israël? La réponse est NON!

Dans la vie, nombreuses sont les manifestations divines qui constituent des avertissements auxquels l'homme reste trop souvent insensible. Il s'agit par exemple des maux, d'une chute, de la maladie, d'une déception, ou de tant d'autres événements étant des signaux qu'il faut prendre à cœur, pour enfin se soumettre à la Volonté divine.

Parfois, quand nous demandons une bénédiction, nous déclarons aussi : « Hachem est juste, nous sommes coupables, Pardonne nous ! » Le paradoxe est que nous reconnaissons la Vérité, mais nous ne sommes pas prêts à changer notre mode de vie ! Cela s'appelle : ne pas prendre à cœur la Parole divine !

Ayons la crainte de D., et mettons-nous avec nos enfants à l'abri des dangers physiques et spirituels qui nous menacent! HEUREUX l'homme qui prend réellement à cœur la Parole divine et qui craint effectivement HACHEM!

## Gog et Magog (3) — par Rav Imanouël Mergui

C'est dans la prophétie de Yeh'ezkel 38-18 et dans les Téhilim 83-3,4 et Sforno que Gog et Mago est mentionné.

Pourquoi Gog et Magog? Rav Moché Sheinerman (Badé Néh'ama page 452) propose trois idées :

- Le Radak (Yehezkel 38-4) écrit: Gog et Magog c'est pour que D'IEU se fasse connaître des peuples et qu'il soit sanctifié en eux. Idée qu'on retrouve dans les versets de la prophétie de Zéh'arya 14-9. Le Malbim (Yehezkel 38-16) écrit: par les miracles que D'IEU opèrera tous reconnaîtront ma divinité, ma grandeur et sauront que Je suis D'IEU. Le Midrach (Vayikra Raba 27) écrit que Gog ne veut pas combattre Israël mais, sans raison, il s'en prend à D'IEU directement. Cela prend un sens assez particulier si on rapporte cela à la thèse qui dit que Gog et Magog se produira après la venue du Machiah'; alors que les choses seront claires, certains seront là pour émettre encore un doute. Les détracteurs de l'histoire sont ceux qui déstabilisent les choses alors qu'elles parlent d'elles-mêmes. Le Machiah' sera là, Israël réunis, etc. et voilà que pour certains il faut encore émettre des soupçons et s'en prendre à D'IEU. Alors D'IEU réalisera de tels évènements où il n'y aura plus aucun doute.
- 2. Selon Rachi (Yehezkel 38-8) et Malbim, D'IEU châtiera tous les ennemis d'Israël, tous ceux qui ont fait du mal au peuple juif. Ce sera le jour du jugement des antagonistes d'Israël. Voir encore Zéh'arya 12-2.
- 3. Selon Rachi (Zéh'arya 13-9) et Métsoudat David l'enjeu de ces évènements aura pour but d'éloigner les convertis non convaincus ainsi que les juifs rebelles!

Ces trois idées complémentaires décrivent le but de cet évènement: le dévoilement de D'IEU et le dévoilement d'Israël. Tous savent qu'il y a UN D'IEU sur terre, tous reconnaissent déjà qu'Israël est le peuple de D'IEU, mais tous se battent depuis des millénaires sur ces deux vérités. Ce qu'il y a d'intéressant à noter que les détracteurs ne se trouvent pas qu'à l'extérieur, mais à l'intérieur même d'Israël de certains ne sont pas convaincus de ces deux vérités. Des juifs œuvrent pour l'extinction d'Israël! D'autres pour nier l'existence de D'IEU! Gog et Magog se traduit par tous ceux qui s'opposent à D'IEU et au peuple d'Israël. La Foi, la pratique de la Tora, l'investissement de notre peuple de la Tora, le respect de la Tora, sont autant d'exercices nécessaires pour combattre Gog et Magog. Il y a deux voies : soit on vote Gog et Magog et on se range dans ses rangs (tels les antisémites, et les juifs non pratiquants) soit on rejoint les rangs de D'IEU et par notre attachement à D'IEU et à sa Tora on bénéficiera du meilleur.

De ce fait nous apprécions mieux les propos du prophète Yehezkel 38-22 qui décrit l'intervention divine « Je le jugerai par la peste et le sang, les pluies torrentielles, des pierres du feu et du souffre je ferai tomber sur lui et sur tous les peuples qui sont avec lui». Rav Sheinerman (page 455) comprend de ce verset qu'Israël ne combattra pas ces peuples, seul D'IEU les combattra depuis le ciel par de grands prodiges. Rajoutons, puisque l'enjeu est de dévoiler l'unicité divine il ne faut surtout pas que l'homme intervienne, il faut laisser D'IEU opérer seul. Aucune armée n'est à même de proclamer la victoire divine. La force d'Israël n'est ne rien son armée mais seulement son D'IEU. Rappelons que ce principe est d'actualité même avant que Gog et Magog ne se manifeste pleinement. Le juif qui sait laisser toute la place à D'IEU vit dans un univers post-messianique où les enjeux de sa vie ne répondent pas aux aléas de ce monde ci. Essayez – ça marche. Rav Moché Feinstein zal (O"H 4-81) écrit : il est nullement mentionné que le roi Machiah' et le peuple d'Israël combattront avec des armes, sans aucun doute ils n'auront pas besoin d'armes pour cette guerre !!! Les armes témoignent de la faiblesse de l'homme Mais alors comment le Machiah' procèdera, puisque le Rambam (Mélah'im 11-4) dit que le Machiah' fera des guerres (au pluriel!...). Rav Sheinerman rappelle les versets dans la prophétie de Yéchaya (11-4) où il est dit clairement que c'est par le souffle de sa bouche que le Machiah' opèrera! La force d'Israël de tout temps, et encore plus à la fin des temps, se trouve dans et par sa bouche! C'est tout rien d'autres. Ce qui se traduit notamment par la force de la prière et de l'étude de la Tora. Ceux qui y croient le mettent en pratique déjà avant que ces évènements se déroulent. Nous lisons en ce moment les parachiotes de Chémot qui dépeignent la sortie d'Egypte, il ressort de tout ça une seule chose : la prière nous a fait sortir d'Egypte, et le don de la Tora est l'objectif de la sortie 'Egypte. C'est tout rien d'autres. Prières et Etude sont nos armes les plus efficaces, à l'échelle individuelle et nationale. Fasse D'IEU que le peuple d'Israël comprennent la force de la bouche que D'IEU nous a octroyé, afin de connaître des jours encore (plus) meilleurs. N'attendons pas le pire pour ouvrir un livre...!

### Parachat Vaéra

#### c'est à cause de moi!

Lorsque Moché dit que les Enfants d'Israël ne l'ont pas écouté (lorsqu'il leur annonça la sortie d'Egypte), il dit (6-12) que la raison est parce qu'il a des problèmes à s'exprimer. En vérité, explique le *Gaon Rav Mechoulam David Soloveitchik chalita*, la raison pour laquelle ils ne l'ont pas écouté c'est parce qu'ils étaient écrasé par l'esclavage (voir verset 9) ; cependant Moché a préféré dire que le problème vient de lui et non d'eux! En aucun cas Moché voulait leur attribuer un défaut. De nos jours chacun prétexte son échec "à cause de l'autre".

(nb : l'homme a peur de reconnaître ses erreurs, cela l'impliquerait à modifier quelque chose dans sa vie, il préfère dire que le monde entier est tordu, il trouvera toujours un cobaye pour expliquer son déboire, un coup c'est à cause de sa femme, ou de ses enfants, ou c'est à cause du Rabin etc. En tout cas ce n'est jamais lui. Moché ne veut en aucun cas prétextait son échec par le défaut de l'autre, c'est là la grandeur de l'homme...)

#### le reflet de l'homme

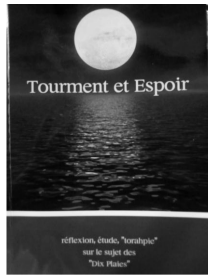
Au chapitre 8 verset 2 la Tora annonce la plaie de "ârov" – les bêtes sauvages. Le *Gaon Rav Ben Tsion Moutsapi chalita (Dorech Tsion)* explique comment cela s'est passé : les bêtes sauvages sont venues de la terre, celle-ci a bougé comme un séisme et des tunnels se sont forgés dans la terre desquels ont apparu des lions, ours, serpents etc. Les bêtes sortaient du palais de Parô et de là-bas elles se sont répandues dans tout le pays. Ceci est quelque peu différent de la norme, puisque les bêtes viennent des forêts et ensuite elles entrent dans les terres. Les choses se sont déroulées ainsi pour punir d'abord Parô qui a fait du mal au peuple juif.

(nb: on peut voir ici une autre idée, les bêtes sauvages venaient depuis le palais parce que Parô lui-même était une bête sauvage, il produisait des animaux féroces et dangereux, son école est celle du danger et de la barbarie, si c'était pour payer ses fautes selon la règle de "mida keneged mida" – mesure pour mesure, il faut comprendre que l'homme lui-même produit les éléments qui vont l'atteindre, que pouvait-il attendre cet homme que ne soit produit de son plais si ce n'est que le reflet de lui-même, l'homme est la source de ce qu'il recoit...le reflet de l'homme c'est l'homme lui-même, tu n'as que ce que tu es!)

#### le moi réel, leurre ou réalité

Lorsque Moché s'adresse aux Enfants d'Israël pour leur annoncer leur liberté proche, la Tora dit « ils n'ont pas écouté Moché à cause du souffle court et du travail pénible » (6-9). Le Mecheh' H'oh'ma explique que lorsque l'homme est dans un état de désespoir il n'est pas prêt à entendre que son avenir peut devenir meilleur, il n'a qu'un souci : sortir de la galère. Lorsque les Béné Israël sont en Egypte ils ne peuvent pas entendre qu'ils vont sortir et se retrouver au Sinaï pour recevoir la Tora puis en Erets Israël, ils veulent une seule chose : que l'esclavage et les endurances cessent. Rav Yoh'anan Reïner (Vétaher Libénou) s'exclame : pourtant il y a des gens qui allaient très mal et ont imaginé un avenir meilleur, et ils sont non seulement sortis de leur galère mais en plus de cela ils ont connu une vie des plus heureuses. Lorsqu'un milliardaire organisa une grande fête pour ses amis, à la fin de la fête il leur montra une piscine où se trouvaient des crocodiles et leur fit le défi suivant : celui qui nage dans ce bassin et en ressort vivant je lui offre ce qu'il veut. Personne n'osa s'y jetait, mais soudain un jeune homme est dans l'eau et comme par miracle il en ressort vivant. Le milliardaire tient sa promesse et lui dit "demande moi ce que tu veux je te l'offrirais". Le jeune homme de répondre : je veux savoir qui est l'imbécile qui m'a poussé dans le bassin ! Pourquoi n'a-t-il pas profité pour en demander davantage ? Parce qu'il est enfermé dans sa galère cela ne lui laisse pas la possibilité d'entrevoir autre chose.

(nb : C'est cela le propre même de Mitsraïm – étroitesse, ne pas rêver sa vie autrement que ce qu'elle est ! Certains appellent ça : la réalité de la vie ; cette réalité qui nous emprisonne et ne nous laisse pas entrevoir quelque chose d'autre. La peur de la métamorphose de soi...)



## Tourment et Espoir

Avec l'aide de D'IEU et le concours d'une équipe dévouée nous avons travaillé le thème des Dix Plaies.

Plutôt que de lire la Tora de façon morte, nous lui avons donné un sens transcendant! La paracha de Vaéra et Bo décrivent les plaies par lesquelles D'IEU frappe l'Egypte. On peut lire ces passages sans en tirer aucune leçon mais juste par devoir religieux. Cette forme de lecture ne fera pas de nous un être avancé. On lit, on ferme le livre, si on a un peu de "dereh" erets" on le range, puis on retourne dans la vie comme si de rien était. Il est clair que

dans ce cas lire le journal (avec tous ses mensonges) serait plus intéressant ! Or il y a une lecture de la Tora plus vivante, qui se traduit ici par "Tourment et Espoir". Cet ouvrage nous apprend à garder espoir pour sortir du tourment de la vie. A travers les Dix Plaies se dégagent une Torahpie qui nous donne des clés concrètes pour voir la vie du bon côté et vivre en conséquence. Je me rends compte que certaines gens ne croient plus au meilleur. Ils vivent dans une fatalité des évènements. Tout ce qu'ils vivent "c'est comme ça" et ils n'arrivent même pas à croire que le changement est possible. Ils évitent leur vie et se complaisent dans une mélancolie chronique.

Tout au long de ses 176 pages, "Tourment et Espoir" vous promet des réflexions vivantes faisant des Dix Plaies l'exercice du présent au-delà du souvenir du passé. 55 Maîtres de la Tora y sont cités pour mieux comprendre la saga des Dix Plaies et y voir un message d'espoir. « Ainsi vous saurez que Je suis D'IEU » La question de base s'impose : quel intérêt ont ces Dix Plaies, un tourment pour l'Egypte ou un espoir pour Israël ? Ou encore, pourquoi ces dix maux précisément ? Pourquoi le sang ? Quelle est l'idée qui se cache derrière cette grenouille qui se multiplie en la frappant ? Et ces fameux poux qui nous chatouillent le crâne quel rôle ont-ils dans notre vie ? Sans oublier l'ulcère – forme de cancer qui a touché l'Egypte, at-il uniquement l'enjeu de dévorer l'Egypte ? ETC. Autant de questions soulevées avec des idées proposées pour vivre dans l'espoir réel et laisser le tourment fantasmagoriques derrière soi.

Je vous invite à me contacter <u>06.27.83.59.51 / daatora@gmail.com</u>, pour vous procurer "Tourment et Espoir", et vous régaler de son contenu.

Horaires Chabat Kodech Nice 5779/2019

vendredi 4 janvier – 27 téveth
entrée de Chabat 16h49

\*pour les Séfaradim réciter la bénédiction de l'allumage AVANT d'allumer les nérotes\*
samedi 5 janvier – 28 teveth
réciter chémâ avant 9h53
sortie de Chabat 17h55
Rabénou Tam 18h02

La Yéchiva souhaite un très grand
Mazal Tov aux familles
Abettan et Melloul
à l'occasion du mariage
de leurs enfants
Samuël et Léa