Diffusé pour la Gloire et la Splendeur d’'Hakadoch Barouh’ Hou, par la Yéchiva Torat H'aimn Cej Nice, 5786-2026/27 - 26°™ année

« PARTAGER LA SOUFFRANCE DE SON PROCHAIN ! »
PAR, RAV MOCHE MERGUI - ROCH HAYECHIVA

La TORAH dit (PARACHAT CHEMOT 2- 11 et
12) : « Il advint en ce jour que Moché grandit, il
sortit vers ses fréres et observa leurs lourdes
peines. |l apercut un Egyptien frappant un
Hébreu d'entre ses fréres. Il se tourna de c6té et
d'autre et vit qu'il n'y avait personne, il frappa |
'Egyptien et I'ensevelit dans le sable. »

Rachi attire notre attention sur I'expression «
Moché grandit », qui est déja mentionnée dans le
verset précédent par la formulation : « L'enfant
grandit ».

Rabbi Yéhouda ben Eléazar explique : la premiére
mention indique son age et sa taille ; la seconde
correspond a la haute fonction que le pharaon lui
avait attribuée, en qualité de responsable du
palais royal.

Cependant la véritable grandeur de Moché
Rabbenou résidait dans sa volonté de sortir du
palais royal pour observer, et dans sa décision de
se détacher d’'un monde matérialiste et privilégié
pour aller volontairement s'intéresser au sort de
ses freres.

Moché voit et observe les lourdes peines des
Hébreux ; il investit entierement ses yeux et son
coeur afin de partager leurs intenses souffrances.
Pour Moché, sortir du palais signifie sortir de
son égoisme et ne plus penser a sa carriére

royale, pour mieux partager et prendre a cceur la
douleur de son peuple, autant que pour
s'interroger sur ce qu’il pouvait faire en faveur de
ses fréres.

Moché voit un Egyptien qui frappe un Hébreu.
Etait-ce le seul Egyptien qui maltraitait un Hébreu
? Pourquoi l'a-t-il tué avec le Nom sacré divin qui
ne se prononce pas ?

Rachi cite le MIDRASH RABBA : cet Egyptien
méritait la mort par le Tribunal céleste pour avoir
violé I'épouse de I'homme hébreu qu'il frappait.
En pronongant le Nom divin, Moché Rabbenou
demande a la Justice divine d'intervenir. Moché
Rabbenou agit alors courageusement, sans
nullement penser a son brillant avenir, et il
sacrifie son titre de prince d'Egypte pour sauver
ses freres.

Prendre part a la souffrance de son prochain se
diten hébreu: Nossé Béol H'avéro. |l s’agit d'une
noble Qualité qui s'inscrit dans les 48 vertus par
lesquels la TORAH s'acquiert.

En raison de ce parfait dévouement, HACHEM
grandit Moché Rabbenou et I'éleve au titre de
fidele serviteur, comme il est dit dans le
prophéte MALACHIE (3-22) : « Souvenez-vous
de la Torah de Moché Mon serviteur. »

ESE SR SR SR SR SR SE SR S Sk SRR SR SR SR SR SE S SR SR SRR SR Sk SRR SRS SR SRR SR SERE SR SR S SR SR S S SR Sk ok



LA LUMIERE 5. D’APRES RABI TSADOK HACOHEN DE LUBLIN

Dans Uarticle précédent nous
avons étudié le Midrach qui
enseigne que par la faute Adam a
perdu six éléments, et que tous
reviennent par le biais du Chabat.
Rav Tsadok poursuit: ces six
éléments correspondent a la
lumiére qui provient des six
ordres de la michna, qui
constituent la Tora Orale tel que
homme la recoit (la Tora Ecrite
c’est le reflet du donneur de la
Tora, et la Tora Orale c’est la
facon dont le receveur la pergoit).
Et, c’est le Chabat qui fait le lien
entre le donneur et le receveur.
Par le Chabat on se connecte aux
éléments supérieurs et on
introduit leur lumiére dans notre
monde. Il nous faut donc
expliquer le lien gu’ily a entre ces
six éléments et les sixordres de la
michna. Le point fort développé
ici par Rabi Tsadok est qu’a
travers la Tora Orale on retrouve
tout ce que Adam a perdu par sa
faute. La Tora Orale permet a
’homme d’accéder a un niveau
supérieur. Parce que, me semble-
t-il, la Tora Orale, a commencer
par la michna, donne a ’homme
le moyen de surpasser Uécriture,
laTora Ecrite. LaTora Ecrite estce
qui se trouve la devant nos yeux,
alors que la Tora dite Orale est ce
qui dépasse le texte, ce qui
permet a Uétre de s’ouvrir a des
perspectives nouvelles, aller vers
des horizons qui se libérent d’une
C’est
semble-t-il, la

structure étriquée.
d’ailleurs, me
puissance de la Tora : envahir des
terres inconnues, toujours dans
le cadre de Uécrit en élargissant
son sens et ses découvertes. La

lumiére, selon Rabi Tsadok se

situe dans cette Tora Orale qui est
U’élargissement de la Tora Ecrite.
La sainteté des six ordres de la
michna est issue du verset de
Yéchaya (33-6) « émounat, itéh’a,
h’ossen, yéchouot, h’oh’ma,
vadaat », tel que la Guémara au
traité Chabat 31A le déduit. Ces
six termes correspondent aux six
ordres de la michna.

Emounat - correspond a Uordre
de Zéraim, dans lequel sont
traités toutes les lois concernant
les commandements liés a la
terre d’Israél (les prélevements
de la récolte, les lois liées a
Uagriculture). Ces lois s’appellent
émouna-la foi! effectivement,

lorsque LUhomme seme
champ c’est qu’il a foi en D’IEU
que de ses semailles va pousser
sa production. On peut toutefois

s’étonner,

son

en quoi le travail
agricole témoigne de la émouna,
voila que les peuples travaillent
leur terre comme Israél, sans
pour autant étre animé de foi en
D’IEU? Rabi Tsadok répond et
donne une définition
sensationnelle de la foi. De toute
évidence les nations qui

travaillent leur terre ne sont
aucunement animés de foi en
D’IEU, parce gu’ils s’en remettent
aux lois de la nature qui veut que
mais Israél a

semer produit,

compris que méme ce qui
fonctionne naturellement par le
biais du travail de ’homme dans
son travail agricole et que tout
naturellement le travail donnera
ses fruits, eux s’en remettent a
D’IEU et reconnaissent dans cet
état naturel des choses que tout
émane de D’IEU.

peuples distinguent les lois de la

La ou les

nature, Israél reconnait
Uintervention divine. La foi c’est
reconnaitre que méme le naturel
provient de D’IEU, ce n’est pas
obligatoirement et
nécessairement croire en
quelque chose de surnaturel,
c’estintroduire D’IEU méme dans
le normal et naturel. C’est la
lumiére de la émouna'!
[téh’a-tes moments, correspond
a Uordre de Moéd, dans lequel
sont traites les lois liées au
commandement du temps:
Chabat et les fétes. Celui-ci nous
livre comme idée fondamentale
que le temps n’est pas linéaire,
froid,
temps correspond un exercice
adéquat. Le travail de ’homme
le Chabat pas
semblable a celui des six jours de
la semaine, idem pour les fétes.
Le temps n’est jamais pareil!
c’est la lumiere du temps!
H’ossen - l|a force, correspond a

Uordre de Nachim, celui-ci traite

et constant. A chaque

durant n’est

des lois liees aux femmes,
comme le mariage, le divorce etc.
a travers cette étude ’homme se
renforce contre les désirs liés a
Uinstinct sexuel, pour cela il faut
beaucoup de forces tel

Uenseignent

que
les Maitres dans
Pirké Avot 4-1 «le puissant est
celui qui conquit son yetser
hara ». L’homme doit apprendre a
gérer ses pulsions et ses désirs.
C’est lalumiére liée au corps'!

Nous avons vu ici trois des

premiers ordres et continueront si
d’IEU veut la semaine prochaine
pour les trois autres...

Lekha Dodi dédié a la mémoire de
Monsieur Yaakov ben Haim Benabu
19929 1199t




TEHILIM 108

Ce psaume est intéressant car une partie de ce
psaume se retrouve au psaume 57 et I'autre partie se
trouve dans le psaume 60, c'est donc la compilation
du 57 et du 60, quel est le sens ?

Rashi et le Ri H’ayoun expliquent que le psaume 57
était une priere que David hameleh’ a prié et remercié
Hashem de lui avoir porté secours face a Shaoul.

Le psaume 60 est une priére que David fait lorsqu'il
combat et gagne face a Edom. Et 1a David compile ces
deux remerciements.

S’il est important de remercier individuellement et
nominativement chaque secours qu'on a, il faut
également remercier sur l'addition des secours. A la
fin David ajoute une priére pour la victoire d’Israél
lorsqu'il combattra Edom au temps du Mashiah'.
Selon le Radak et le Méiri, les psaumes précédents 57
et 60, sont des psaumes ou David prie pour son propre
secours et ici il les relie pour faire de ces deux
psaumes un psaume pour les Bné Israél lorsqu'ils
seront en exil afin que nous puissions prier a Hashem
et bénéficier de la période du Mashiah'.

David fait de son secours personnel une priére pour le
secours futur du peuple d'Israél. Il y a certainement
un lien entre la protection qu'il recoit face a Shaoul et
la victoire contre Edom te ce psaume.

Selon le Sefer Hakadmon la ségoula du psaume 108
est pour obtenir la réussite dans tout ce qu'on fait
dans la vie. Ce psaume sur les remerciements pour les
secours qu'Hashem lui offre devient une priére pour
réussir dans ce qu'on fait. Lorsqu'on sait remercier, il
y a un lien entre le remerciement sur ce qui a été fait
dans le passé et la réussite du futur. Remercier c'est
prier pour réussir dans le futur.

Si on sait dire merci sur ce qu'on a recu, Hashem nous
donne la félicité sur ce que nous entreprendrons.

Rav Biderman, dans son commentaire sur Téhilim,
Beer Hah'aim , rapporte I'enseignement de la Gmara
au traité Pessah'im 52b, puisqu'au verset 5 david
hameleh' dit "la bonté divine est grande au-dessus du
ciel", et la Gmara fait remarquer qu'au psaume 57
verset 11 David hameleh' a dit que la bonté divine est
grande jusqu'au ciel. Pourquoi dire une fois que ca va
jusqu'au ciel et une fois qu'elle est au-dessus du ciel
et qu'est-ce que cela veut dire ?

La Gmara répond que c¢a dépend de comment
I'homme fait la Tora et les bonnes actions, s'il agit
lishma alors il est au-dessus du ciel, s'il agit shélo
lishma alors il est jusqu'au ciel.

Rabeinou Nissim explique que celui qui ceuvre pour la
grandeur divine, lishma, ce qu'l fait entraine
qu'Hashem modifie le systéme astrale, 'homme va
dépasser le shamayim et va aller au-dessus du ciel. Car
lui aussi ne s'est pas limité dans ce qu'il pouvait faire,
ainsi Hashem aussi changera le systéeme des mazalot,
pour aller au-dessus de la nature.

Rav Biderman explique que lorsque I'homme déploie
des énergies pour aller au-dessus de sa nature il est
au-dela des anges et des séraphins. Chez les anges il
n'y a pas la notion de dépassement de soi dans les
désirs. Sil'homme agit par des forces qui sont au-dela
de son naturel, il est lui-méme au-dessus du ciel.
C’est-a-dire que méme s'il y a quelque chose que je
veux faire selon ce que la nature me donne envie je
suis dans la nature mais si je surpasse mes désirs et
mes pulsions alors on dépasse les cieux, les mazalot,
les anges et les séraphins et on va bénéficier d'une
aide divine qui provient directement d'Hakadosh
Barouh’ Hou.

Fedededek ok kkkkkkkkkk

LE PASSE, MIROIR DU FUTUR
D’APRES LE MAHARAL

Consulte les sentiers du monde, pensez donc aux
jours du passé, y-a-t-il eu pareil comportement depuis
la création du monde ?! le Maharal nous invite a nous
inscrire dans l’histoire du monde, du passé, des
ancétres. C’est la force d’Israél, le monde avec toute
sa modernité ne doit pas nous égarer des valeurs
acquises. Le présent n‘est pas ’abolition du passé
mais son élargissement. Prendre le passé et I'intégrer
dans le présent. Cela veut dire que les valeurs ne sont
pas conventionnelles mais authentiques. Adapter la
vie a la Tora ou la Tora a la vie, formulez-le comme
vous voulez mais rien n’autorise la transgression de
la Tora. La Tora ne s’oppose pas a la réalité du
quotidien, c’est un mensonge, la Tora s’inscrit dans le
quotidien. Ceux qui pensent que certains
commandements de la Tora ne sont plus d’actualité
sont tels les chrétiens qui font de la Tora un ancien
testament, et si on change la Tora alors on change
notre histoire et on perd le statut d’Israél. D’IEU a-t-il
modifié ses préceptes ?! ceux-ci sont comme de
Pargent pur. Rien de tel depuis que D’IEU nous a
transmis la Tora au Sinai accompagné de tous les
Saints Tsadikim, le feu de la loi IL a donné a son
peuple. La Tora est éternelle, elle ne supporte pas la
modification et le changement de son contenu.

La Tora d’un jour, la Tora pour toujours.



LES FAUX MESSIES — PAR RAV IMANOUEL MERGUI

Cette semaine, vendredi 20 teveth est la hiloula du Rambam
(Maimonide), je vous propose une réflexion

basée sur son commentaire, tiré du

Moré haNévoh'im I-63 et Hilhot Yésodé Hatora X-1. Le Rambam
s’est battu contre les faux messies de sa génération comme en
témoigne sa missive intitulée “lgueret Teiman”™

Dans notre paracha D’IEU tente de nommer Moché a
la téte du peuple d’Israél afin de les libérer de ’'Egypte,
et de débuter 'histoire du peuple d’Israél. Il y a un
long échange entre D’IEU et Moché a ce sujet, tel
qu’on peut le lire dans la Tora. Moché argumente son
refus de prendre la mission, et D’IEU lui explique le
sens de cette mission. Au chapitre 4 verset 1 Moché
dit a D'IEU «voila qu’ils ne me croiront pas, ils
n’écouteront pas ma voix, car ils diront D’IEU ne t’ai
pas apparu ». Ce a quoi D’IEU lui répondit (versets 2
et 3) prends le baton que tu tiens dans ta main, jette le
au sol, et ils se transforma en serpent. C’est-a-dire que
Moché affirme que les Enfants d’Israél ne vont pas le
croire lorsqu’il affirmera que D’IEU s’est dévoilé a lui
pour les faire sortir d’Egypte. Dans 'histoire nombre
d’hommes se sont proclamés prophéte et ont supposé
diffuser les messages divins. Ce phénomene s’est
largement répandu parmi les nations et méme au sein
d’Israél. Mais nombre d’eux n’ont été que des faux
prophetes, névié cheker, et des faux messies,
méchih’é cheker. Durant toute I'histoire des nations
et d’Israel on a du faire face a ces charlatans, ces
détracteurs de la parole divine. Et ’'hémorragie de ce
phénomeéne existe encore. Moché Rabénou en est
conscient : venir et affirmer “je suis l'envoyé de
D’IEU” n’a rien de convaincant, par conséquent
lorsque D’IEU I'envoie auprés des Enfants d’Israél il
sait trés bien que ceux-ci ne sont pas dupes et
affirmeront “D’IEU ne t’ai pas apparu”. Ce a quoi
D’IEU lui donne des signes qui prouveront qu’il a bien
était envoyé par D’IEU. Si la nécessité du signe
miraculeux est en soi un sujet nécessitant plus

Horaires Chabat Kodech Nice
Vendredi 9 janvier 20 teveth
Entrée de Chabat 16h54
*pour les Séfaradim réciter la bénédiction de l'allumage
AVANT d’allumer*

Samedi 10 janvier 21 teveth
Réciter le Chéma avant 9h53
Sortie de Chabat 18h00 / Rabénou Tam 18h08

Chabat Chalom dans le Sourire !

Etude dédiée pour la réfoua chéléma de
Elinoa Simh’a bat Rah’el Haya Sara

d’approfondissement nous voyons qu’aussi bien
Moché que D’IEU reconnaissent la faiblesse de celui
qui se proclame étre l'envoyé de D’IEU. Par
conséquent le Rambam écrit : tout celui qui affirme
étre animé de prophétie doit en apporter des preuves !
D’ailleurs, le Rambam préconise que méme lorsque
Moché recoit le moyen de prouver 'authenticité de sa
mission aupres d’Israél, il devra avant tout s’adresser
aux sages d’Israél pour que ceux-ci valident sa
déclaration, ce n’est que par la suite de cette
validation qu’il s’adressera au peuple par les miracles.
Pardon si je me répete, il y a ici deux sujets
fondamentaux 1/ prouver que tu es bel et bien
I'envoyé de D’IEU, 2/ la preuve employée pour
approuver tes dires. Les Béné Israél vont douter de la
mission de Moché et ce a juste titre, aucun homme,
méme de la taille de Moché ne peut étre pris d’emblée
au sérieux lorsqu’il dit qu’il parle au nom de D’IEU.
Celui qui se dit missionné par D’IEU se doit de le
prouver! Le Or Hah’aim (4-1) fait remarquer que
d’IEU avait déja dit & Moché d’aller vers les Enfants
d’Israél et ils écouteront ta voix (3-18), alors pourquoi
Moché doute ? il va proposer quatre réponses sur
cette question ! Dans sa premiére remarque il propose
que ceci s’inscrit dans le personnage de Moché qui
était marqué d’humilité ! Voila la grandeur d’un vrai
prophete, d'un homme de D’IEU, la modestie ! D’IEU
choisi des hommes qui ne s’autorisent pas I'orgueil, la
prétention et pareils vices. C’est la condition sine qua
non du vrai prophete, sa modestie. Ceci ne suffira pas
puisqu’il faudra passer un test chez les Sages d’israél,
les zékénim, et il faudra encore tous les signes, mais
tout démarre par la modestie c’est seulement apres
I'acquisition de cette vertu que le reste suit et qu'on
peut ainsi prouver notre authenticité.

COOOOOOOVOOOOOOOOO®

Le Lekha Dodi de cette semaine est dédié
ala mémoire de
Monsieur Yossef ben Avraham Schoukroun

et Netanel Yossef ben Chlomo Serfaty

15715 DNt




