
Diffusé pour la Gloire et la Splendeur d’Hakadoch Barouh’ Hou, par la Yéchiva Torat H’aïm Cej Nice, 5786-2026/27 – 26ème année 

 

 בס״ד 
             

                                                                     Lekha Dodi  
 

                       N° 979 
                          

                  Parachat Chémot 
                 

 
 
 

 
 

 

« Partager la souffrance de son prochain ! »  

par, Rav Moché Mergui - Roch Hayéchiva 

 

La TORAH dit (PARACHAT CHEMOT 2- 11 et 

12) : « Il advint en ce jour que Moché grandit, il 

sortit vers ses frères et observa leurs lourdes 

peines. Il aperçut un Egyptien frappant un 

Hébreu d'entre ses frères. Il se tourna de côté et 

d'autre et vit qu'il n'y avait personne, il frappa l 

'Egyptien et l'ensevelit dans le sable. » 

Rachi attire notre attention sur l'expression « 

Moché grandit », qui est déjà mentionnée dans le 

verset précédent par la formulation : « L'enfant 

grandit ». 

Rabbi Yéhouda ben Eléazar explique : la première 

mention indique son âge et sa taille ; la seconde 

correspond à la haute fonction que le pharaon lui 

avait attribuée, en qualité de responsable du 

palais royal. 

Cependant la véritable grandeur de Moché 

Rabbenou résidait dans sa volonté de sortir du 

palais royal pour observer, et dans sa décision de 

se détacher d’un monde matérialiste et privilégié 

pour aller volontairement s'intéresser au sort de 

ses frères. 

Moché voit et observe les lourdes peines des 

Hébreux ; il investit entièrement ses yeux et son 

cœur afin de partager leurs intenses souffrances. 

Pour Moché, sortir du palais signifie sortir de 

son égoïsme et ne plus penser à sa carrière 

royale, pour mieux partager et prendre à cœur la 

douleur de son peuple, autant que pour 

s'interroger sur ce qu’il pouvait faire en faveur de 

ses frères. 

Moché voit un Egyptien qui frappe un Hébreu. 

Était-ce le seul Egyptien qui maltraitait un Hébreu 

? Pourquoi l'a-t-il tué avec le Nom sacré divin qui 

ne se prononce pas ? 

Rachi cite le MIDRASH RABBA : cet Egyptien 

méritait la mort par le Tribunal céleste pour avoir 

violé l'épouse de l'homme hébreu qu'il frappait. 

En prononçant le Nom divin, Moché Rabbenou 

demande à la Justice divine d'intervenir. Moché 

Rabbenou agit alors courageusement, sans 

nullement penser à son brillant avenir, et il 

sacrifie son titre de prince d'Egypte pour sauver 

ses frères. 

Prendre part à la souffrance de son prochain se 

dit en hébreu : Nossé Béôl H'avéro. Il s’agit d’une 

noble Qualité qui s'inscrit dans les 48 vertus par 

lesquels la TORAH s'acquiert. 

En raison de ce parfait dévouement, HACHEM 

grandit Moché Rabbenou et l'élève au titre de 

fidèle serviteur, comme il est dit dans le 

prophète MALACHIE (3-22) : « Souvenez-vous 

de la Torah de Moché Mon serviteur. » 
 

 

********************************************** 



La Lumière 5. D’après Rabi Tsadok Hacohen de Lublin 

 

Dans l’article précédent nous 
avons étudié le Midrach qui 
enseigne que par la faute Adam a 
perdu six éléments, et que tous 
reviennent par le biais du Chabat. 
Rav Tsadok poursuit : ces six 
éléments correspondent à la 
lumière qui provient des six 
ordres de la michna, qui 
constituent la Tora Orale tel que 
l’homme la reçoit (la Tora Ecrite 
c’est le reflet du donneur de la 
Tora, et la Tora Orale c’est la 
façon dont le receveur la perçoit). 
Et, c’est le Chabat qui fait le lien 
entre le donneur et le receveur. 
Par le Chabat on se connecte aux 
éléments supérieurs et on 
introduit leur lumière dans notre 
monde. Il nous faut donc 
expliquer le lien qu’il y a entre ces 
six éléments et les six ordres de la 
michna. Le point fort développé 
ici par Rabi Tsadok est qu’à 
travers la Tora Orale on retrouve 
tout ce que Adam a perdu par sa 
faute. La Tora Orale permet à 
l’homme d’accéder à un niveau 
supérieur. Parce que, me semble-
t-il, la Tora Orale, à commencer 
par la michna, donne à l’homme 
le moyen de surpasser l’écriture, 
la Tora Ecrite. La Tora Ecrite est ce 
qui se trouve là devant nos yeux, 
alors que la Tora dite Orale est ce 
qui dépasse le texte, ce qui 
permet à l’être de s’ouvrir à des 
perspectives nouvelles, aller vers 
des horizons qui se libèrent d’une 
structure étriquée. C’est 
d’ailleurs, me semble-t-il, la 
puissance de la Tora : envahir des 
terres inconnues, toujours dans 
le cadre de l’écrit en élargissant 
son sens et ses découvertes. La 
lumière, selon Rabi Tsadok se 

situe dans cette Tora Orale qui est 
l’élargissement de la Tora Ecrite.  
La sainteté des six ordres de la 
michna est issue du verset de 
Yéchaya (33-6) « émounat, itéh’a, 
h’ossen, yéchouot, h’oh’ma, 
vadaat », tel que la Guémara au 
traité Chabat 31A le déduit. Ces 
six termes correspondent aux six 
ordres de la michna.  
Emounat – correspond à l’ordre 
de Zéraïm, dans lequel sont 
traités toutes les lois concernant 
les commandements liés à la 
terre d’Israël (les prélèvements 
de la récolte, les lois liées à 
l’agriculture). Ces lois s’appellent 
émouna-la foi ! effectivement, 
lorsque l’homme sème son 
champ c’est qu’il a foi en D’IEU 
que de ses semailles va pousser 
sa production. On peut toutefois 
s’étonner, en quoi le travail 
agricole témoigne de la émouna, 
voila que les peuples travaillent 
leur terre comme Israël, sans 
pour autant être animé de foi en 
D’IEU ? Rabi Tsadok répond et 
donne une définition 
sensationnelle de la foi. De toute 
évidence les nations qui 
travaillent leur terre ne sont 
aucunement animés de foi en 
D’IEU, parce qu’ils s’en remettent 
aux lois de la nature qui veut que 
semer produit, mais Israël a 
compris que même ce qui 
fonctionne naturellement par le 
biais du travail de l’homme dans 
son travail agricole et que tout 
naturellement le travail donnera 
ses fruits, eux s’en remettent à 
D’IEU et reconnaissent dans cet 
état naturel des choses que tout 
émane de D’IEU. Là où les 
peuples distinguent les lois de la 

nature, Israël reconnaît 
l’intervention divine. La foi c’est 
reconnaître que même le naturel 
provient de D’IEU, ce n’est pas 
obligatoirement et 
nécessairement croire en 
quelque chose de surnaturel, 
c’est introduire D’IEU même dans 
le normal et naturel. C’est la 
lumière de la émouna ! 
Itéh’a – tes moments, correspond 
à l’ordre de Moëd, dans lequel 
sont traites les lois liées au 
commandement du temps : 
Chabat et les fêtes. Celui-ci nous 
livre comme idée fondamentale 
que le temps n’est pas linéaire, 
froid, et constant. A chaque 
temps correspond un exercice 
adéquat. Le travail de l’homme 
durant le Chabat n’est pas 
semblable à celui des six jours de 
la semaine, idem pour les fêtes. 
Le temps n’est jamais pareil ! 
c’est la lumière du temps ! 
H’ossen – la force, correspond à 
l’ordre de Nachim, celui-ci traite 
des lois liées aux femmes, 
comme le mariage, le divorce etc. 
a travers cette étude l’homme se 
renforce contre les désirs liés à 
l’instinct sexuel, pour cela il faut 
beaucoup de forces tel que 
l’enseignent les Maîtres dans 
Pirké Avot 4-1 « le puissant est 
celui qui conquit son yetser 
hara ». L’homme doit apprendre à 
gérer ses pulsions et ses désirs. 
C’est la lumière liée au corps ! 
Nous avons vu ici trois des 
premiers ordres et continueront si 
d’IEU veut la semaine prochaine 
pour les trois autres…  
 
 

 
 

Lekha Dodi dédié à la mémoire de 

Monsieur Yaakov ben Haïm Benabu 

 זכרונו לברכה



Téhilim 108 

 
Ce psaume est intéressant car une partie de ce 

psaume se retrouve au psaume 57 et l'autre partie se 

trouve dans le psaume 60, c'est donc la compilation 

du 57 et du 60, quel est le sens ?  

Rashi et le Ri H’ayoun expliquent que le psaume 57 

était une prière que David hameleh’ a prié et remercié 

Hashem de lui avoir porté secours face à Shaoul.  

Le psaume 60 est une prière que David fait lorsqu'il 

combat et gagne face à Edom. Et là David compile ces 

deux remerciements.  

S’il est important de remercier individuellement et 

nominativement chaque secours qu'on a, il faut 

également remercier sur l'addition des secours. À la 

fin David ajoute une prière pour la victoire d’Israël 

lorsqu'il combattra Edom au temps du Mashiah'. 

Selon le Radak et le Méiri, les psaumes précédents 57 

et 60, sont des psaumes où David prie pour son propre 

secours et ici il les relie pour faire de ces deux 

psaumes un psaume pour les Bné Israël lorsqu'ils 

seront en exil afin que nous puissions prier à Hashem 

et bénéficier de la période du Mashiah'.  

David fait de son secours personnel une prière pour le 

secours futur du peuple d'Israël. Il y a certainement 

un lien entre la protection qu'il reçoit face à Shaoul et 

la victoire contre Edom te ce psaume.  

Selon le Sefer Hakadmon la ségoula du psaume 108 

est pour obtenir la réussite dans tout ce qu'on fait 

dans la vie. Ce psaume sur les remerciements pour les 

secours qu'Hashem lui offre devient une prière pour 

réussir dans ce qu'on fait. Lorsqu'on sait remercier, il 

y a un lien entre le remerciement sur ce qui a été fait 

dans le passé et la réussite du futur. Remercier c'est 

prier pour réussir dans le futur.  

Si on sait dire merci sur ce qu'on a reçu, Hashem nous 

donne la félicité sur ce que nous entreprendrons.  

Rav Biderman, dans son commentaire sur Téhilim, 

Beer Hah'aim , rapporte l'enseignement de la Gmara 

au traité Pessah'im 52b, puisqu'au verset 5 david 

hameleh' dit "la bonté divine est grande au-dessus du 

ciel", et la Gmara fait remarquer qu'au psaume 57 

verset 11 David hameleh' a dit que la bonté divine est 

grande jusqu'au ciel. Pourquoi dire une fois que ça va 

jusqu'au ciel et une fois qu'elle est au-dessus du ciel 

et qu'est-ce que cela veut dire ?  

La Gmara répond que ça dépend de comment 

l'homme fait la Tora et les bonnes actions, s'il agit 

lishma alors il est au-dessus du ciel, s'il agit shélo 

lishma alors il est jusqu'au ciel.  

Rabeinou Nissim explique que celui qui œuvre pour la 

grandeur divine, lishma, ce qu'il fait entraîne 

qu'Hashem modifie le système astrale, l'homme va 

dépasser le shamayim et va aller au-dessus du ciel. Car 

lui aussi ne s'est pas limité dans ce qu'il pouvait faire, 

ainsi Hashem aussi changera le système des mazalot, 

pour aller au-dessus de la nature.  

Rav Biderman explique que lorsque l'homme déploie 

des énergies pour aller au-dessus de sa nature il est 

au-delà des anges et des séraphins. Chez les anges il 

n'y a pas la notion de dépassement de soi dans les 

désirs. Si l'homme agit par des forces qui sont au-delà 

de son naturel, il est lui-même au-dessus du ciel. 

C’est-à-dire que même s'il y a quelque chose que je 

veux faire selon ce que la nature me donne envie je 

suis dans la nature mais si je surpasse mes désirs et 

mes pulsions alors on dépasse les cieux, les mazalot, 

les anges et les séraphins et on va bénéficier d'une 

aide divine qui provient directement d'Hakadosh 

Barouh’ Hou. 
 

***************** 
 

Le passé, miroir du futur 

d’après le MAHARAL 

 

Consulte les sentiers du monde, pensez donc aux 

jours du passé, y-a-t-il eu pareil comportement depuis 

la création du monde ?! le Maharal nous invite à nous 

inscrire dans l’histoire du monde, du passé, des 

ancêtres. C’est la force d’Israël, le monde avec toute 

sa modernité ne doit pas nous égarer des valeurs 

acquises. Le présent n‘est pas l’abolition du passé 

mais son élargissement. Prendre le passé et l’intégrer 

dans le présent. Cela veut dire que les valeurs ne sont 

pas conventionnelles mais authentiques. Adapter la 

vie à la Tora ou la Tora à la vie, formulez-le comme 

vous voulez mais rien n’autorise la transgression de 

la Tora. La Tora ne s’oppose pas à la réalité du 

quotidien, c’est un mensonge, la Tora s’inscrit dans le 

quotidien. Ceux qui pensent que certains 

commandements de la Tora ne sont plus d’actualité 

sont tels les chrétiens qui font de la Tora un ancien 

testament, et si on change la Tora alors on change 

notre histoire et on perd le statut d’Israël. D’IEU a-t-il 

modifié ses préceptes ?! ceux-ci sont comme de 

l’argent pur. Rien de tel depuis que D’IEU nous a 

transmis la Tora au Sinaï accompagné de tous les 

Saints Tsadikim, le feu de la loi IL a donné à son 

peuple. La Tora est éternelle, elle ne supporte pas la 

modification et le changement de son contenu.  

La Tora d’un jour, la Tora pour toujours.   



Les Faux Messies – par Rav Imanouël Mergui 

 
Cette s emaine, vendredi 20 teveth es t la hiloula du Rambam  

(Maïmonide), je vous propos e une réflexion  
bas ée sur s on commentaire, tiré du  

Moré haNévoh’im I-63 et Hilhot Yés odé Hatora X-1. Le Rambam 
s ’est battu contre les  faux mes sies  de s a génération comme en 

témoigne s a mis s ive intitulée ‘’Igueret Teiman’’ 
 

Dans notre paracha D’IEU tente de nommer Moché à 

la tête du peuple d’Israël afin de les libérer de l’Egypte, 

et de débuter l’histoire du peuple d’Israël. Il y a un 

long échange entre D’IEU et Moché à ce sujet, tel 

qu’on peut le lire dans la Tora. Moché argumente son 

refus de prendre la mission, et D’IEU lui explique le 

sens de cette mission. Au chapitre 4 verset 1 Moché 

dit à D’IEU « voilà qu’ils ne me croiront pas, ils 

n’écouteront pas ma voix, car ils diront D’IEU ne t’ai 

pas apparu ». Ce à quoi D’IEU lui répondit (versets 2 

et 3) prends le bâton que tu tiens dans ta main, jette le 

au sol, et ils se transforma en serpent. C’est-à-dire que 

Moché affirme que les Enfants d’Israël ne vont pas le 

croire lorsqu’il affirmera que D’IEU s’est dévoilé à lui 

pour les faire sortir d’Egypte. Dans l’histoire nombre 

d’hommes se sont proclamés prophète et ont supposé 

diffuser les messages divins. Ce phénomène s’est 

largement répandu parmi les nations et même au sein 

d’Israël. Mais nombre d’eux n’ont été que des faux 

prophètes, névié cheker, et des faux messies, 

méchih’é cheker. Durant toute l’histoire des nations 

et d’Israël on a dû faire face à ces charlatans, ces 

détracteurs de la parole divine. Et l’hémorragie de ce 

phénomène existe encore. Moché Rabénou en est 

conscient : venir et affirmer ‘’je suis l’envoyé de 

D’IEU’’ n’a rien de convaincant, par conséquent 

lorsque D’IEU l’envoie auprès des Enfants d’Israël il 

sait très bien que ceux-ci ne sont pas dupes et 

affirmeront ‘’D’IEU ne t’ai pas apparu’’. Ce à quoi 

D’IEU lui donne des signes qui prouveront qu’il a bien 

était envoyé par D’IEU. Si la nécessité du signe 

miraculeux est en soi un sujet nécessitant plus 

d’approfondissement nous voyons qu’aussi bien 

Moché que D’IEU reconnaissent la faiblesse de celui 

qui se proclame être l’envoyé de D’IEU. Par 

conséquent le Rambam écrit : tout celui qui affirme 

être animé de prophétie doit en apporter des preuves ! 

D’ailleurs, le Rambam préconise que même lorsque 

Moché reçoit le moyen de prouver l’authenticité de sa 

mission auprès d’Israël, il devra avant tout s’adresser 

aux sages d’Israël pour que ceux-ci valident sa 

déclaration, ce n’est que par la suite de cette 

validation qu’il s’adressera au peuple par les miracles. 

Pardon si je me répète, il y a ici deux sujets 

fondamentaux 1/ prouver que tu es bel et bien 

l’envoyé de D’IEU, 2/ la preuve employée pour 

approuver tes dires. Les Béné Israël vont douter de la 

mission de Moché et ce à juste titre, aucun homme, 

même de la taille de Moché ne peut être pris d’emblée 

au sérieux lorsqu’il dit qu’il parle au nom de D’IEU. 

Celui qui se dit missionné par D’IEU se doit de le 

prouver ! Le Or Hah’aïm (4-1) fait remarquer que 

d’IEU avait déjà dit à Moché d’aller vers les Enfants 

d’Israël et ils écouteront ta voix (3-18), alors pourquoi 

Moché doute ? il va proposer quatre réponses sur 

cette question ! Dans sa première remarque il propose 

que ceci s’inscrit dans le personnage de Moché qui 

était marqué d’humilité ! Voilà la grandeur d’un vrai 

prophète, d’un homme de D’IEU, la modestie ! D’IEU 

choisi des hommes qui ne s’autorisent pas l’orgueil, la 

prétention et pareils vices. C’est la condition sine qua 

non du vrai prophète, sa modestie. Ceci ne suffira pas 

puisqu’il faudra passer un test chez les Sages d’israël, 

les zékénim, et il faudra encore tous les signes, mais 

tout démarre par la modestie c’est seulement après 

l’acquisition de cette vertu que le reste suit et qu’on 

peut ainsi prouver notre authenticité.   

 



      
           
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Etude dédiée pour la réfoua chéléma de  

Elinoa Simh’a bat Rah’el Haya Sara 

Horaires Chabat Kodech Nice  
Vendredi 9 janvier 20 teveth 

Entrée de Chabat 16h54 
*pour les Séfaradim réciter la bénédiction de l’allumage 

AVANT d’allumer* 
Samedi 10 janvier 21 teveth 

Réciter le Chéma avant 9h53 
Sortie de Chabat 18h00 / Rabénou Tam 18h08 

 

Chabat Chalom dans le Sourire ! 

Le Lekha Dodi de cette semaine est dédié  

à la mémoire de  

Monsieur Yossef ben Avraham Schoukroun 

et Netanel Yossef ben Chlomo Serfaty  

 

 זכרונם  לברכה


