
 

 בס״ד 
 

Diffusé pour la Gloire d’Hakadoch Baroh’ Hou 
par la Yéchiva Torat H’aïm Cej Nice 

 

Les Lumières de Chabat 
 

L’entrée de Chabat se fait par l’allumage 
des lumières de Chabat. Rappelons tout 

d’abord que la mitsva consiste d’allumer 
des veilleuses avec de l’huile d’olive 

plutôt que des bougies !  
Quel est le sens de cette mitsva ? On 

connaît celui proposé par le Talmud au 
traité Chabat 25B qui voit dans la lumière 

le moyen d’obtenir le Chalom ! car, 
explique Rachi : là où il n’y a pas de 

lumière l’homme ne voyant pas les objets qui se trouvent sur son passage trébuche et il n’y a 
donc pas de Chalom. La Guémara dit hadlakat ner béchabat h’ova – il est une obligation d’allumer 

des lumières pour Chabat. Rachi explique : les lumières sont un signe de kavod Chabat – 
l’honneur du Chabat, car dit-il, dans les repas prestigieux on allume des chandeliers. Selon 

Tossfot les lumières témoignent plutôt du oneg Chabat – le délice du Chabat.  
Dans le livre Or Hah’aïm Véhachabat (page 24) on trouve une idée géniale à propos de cette 

mitsva. Pour exister la flamme est rattachée à la mèche, par le bas, et s’alimente de l’huile, qui 
se trouve également en bas, et la flamme monte vers le haut. C’est le symbole de tout notre 

exercice du Chabat. L’âme qui se trouve en nous est telle la flamme, qui aspire les hauteurs de 
l’existence, mais pour exister elle a un point d’attache : le corps, la matière. L’âme nous rappelle 

que notre vie doit avoir pour ambition ce qui se trouve dans les hauteurs, toutefois cette ambition 
peut se réaliser uniquement si l’on démarre depuis ce bas monde. En d’autres termes cela nous 

rappelle que notre vie se dessine par un objectif plus haut et plus élevé : celui de relier le ciel et 
la terre, le haut et le bas. Lorsque le juif respecte le Chabat il s’associe à l’harmonie cosmique du 

monde, il relie les mondes et ainsi il atteint la perfection de la création. C’est bel et bien là le 
cadeau du Chabat : la possibilité de percevoir la lumière divine à l’intérieur du monde physique, 

de ressentir l’éternité à l’intérieur du temps, de transformer ainsi le monde matériel en lieu où 
la Présence Divine peut trouver demeure.  

De ce discours nous comprenons que le juif n’a pas pour mission de se retirer de la matière, de 
l’abolir, mais de la sublimer, de l’utiliser comme tremplin pour se hisser vers les hauteurs. C’est 

là tout l’enjeu du Chabat, exactement comme la flamme. 
C’est alors que la flamme émet toute sa lumière, l’âme tout son pouvoir.  

 
 

 

 
 

 
 

 
 

 

Horaires Chabat Kodech Nice 5786/2026 
Vendredi 16 janvier 27 teveth 

Entrée de Chabat 17h02 
Samedi 17 janvier 28 teveth 
Réciter le Chémâ avant 9h52 

Sortie de Chabat 18h08 / Rabénou Tam 18h18 
Chabat Chalom dans le Sourire 

Roch H’odech Chévat lundi 19 janvier  

Recevez toutes les bénédictions 

du Chabat 

Faites un don à  

Oneg Chabat CEJ 

31 avenue henri barbusse 

06100 Nice 

Ou sur  

www.allodons.fr/cercle-cej 

280 



Recevoir des cadeaux pour honorer le Chabat 

d’après Rav Yitsh’ak Zilberstein (Echméra Chabat page 26) 
 

Nous connaissons l’importance de s’évertuer 
à honorer grandement le Chabat, tel que le 

Choulh’an Arouh’ le stipule O’’H 242-1. Le 
Michna Béroura de préciser qu’il faut 

augmenter les délices du Chabat, par le vin, la 
viande et des mets succulents. Voici la 

question de Réouven : j’ai pris sur moi de ne 
recevoir de cadeau de personnes, comme le 

conseille le verset dans Michleï (15-27) soné 
matanot yih’yé – celui qui ne reçoit pas de 

cadeau vivra, toutefois je n’ai pas les moyens 
d’honorer grandement le Chabat, mon ami 

Chimon veut m’offrir des délicatesses pour 
Chabat, ai-je le droit de les accepter ?  

Le Echel Avraham soulève la question, et tend 
à dire que pour le Chabat il a le droit de 

recevoir des cadeaux. Le Siah’ Yitsh’ak ainsi 
que le Haelef Léh’a Chlomo diverge.  

On pourrait prétexter que même si le 
Choulh’an Arouh’ est d’avis que celui qui n’a 

pas les moyens d’acheter des délicatesses 
pour Chabat il ne sollicitera pas l’aide des 

autres, cependant si l’aide lui provient sans 
qu’il la demande il a le droit de recevoir. 

Le Sédé H’emed soulève la question : celui qui 
étudie la Tora et reçoit des cadeaux de la part 

d’autres personnes est-il tenu de les accepter 
ou bien a-t-il le droit de les refuser s’appuyant 

sur le verset cité de Michleï ? Il cite l’opinion 
du Minh’at Zikaron : le talmid h’ah’am n’a pas 

le droit de refuser les cadeaux que les gens lui 
donnent ! parce que, explique-t-il : lorsqu’on 

fait un cadeau à celui qui étudie la Tora on 
voit toutes nos fautes être expiées ! On 

pourrait dire qu’il en est de même pour les 
cadeaux faits pour le Chabat, lorsque je reçois 

le cadeau que l’autre me fait pour Chabat il 
reçoit (le donneur) un immense mérite 

duquel je n’ai pas le droit de le priver.  
De même lorsque le père veut offrir un cadeau 

à son fils, qui plus est pour Chabat, il n’aura 
pas le droit de refuser ! Ainsi la Tora nous 

raconte que Yaakov a offert une tunique à son 
fils Yossef et celui-ci n’a pas refusé. Celui qui 

ne prend pas le cadeau que son père lui offre 
est un manquement au commandement du 

respect des parents, comme le note le Tora 
Lichma. 

Rav Aïzik cher disait : si tu reçois le cadeau 
afin d’honorer le donneur et lui en être 

reconnaissant alors tu n’es pas concerné par 
le verset qui promet la vie à celui qui refuse 

des cadeaux, en d’autres termes tu prends le 
cadeau pour satisfaire le donneur dans ce cas 

c’est permis.  
 

  

Chabat et la Guéoula 
 
Rav Avraham Aba Lezer dit (Mésayéin Oto page 18) : Chabat ne se limite pas à un mot, faire ou 

ne pas faire Chabat ; il nous faut ressentir la sainteté du Chabat, et ceci comporte de nombreux 
niveaux. Tout dépend de la façon dont on se prépare au Chabat, et combien on investi pour vivre 

Chabat. Le Chabat se trouve dans la néchama yétéra – l’âme supplémentaire que nous recevons 
pour Chabat et c’est cette âme qu’on doit cerner. Le Maor Vachemech va jusqu’à dire qu’on doit 

se préparer au Chabat depuis le début de la semaine, afin de faire rayonner cette âme 
supplémentaire. Incroyable, il nous faut une semaine entière pour faire rayonner notre âme, lui 

parler et l’écouter. Chaque jour on doit s’interroger à propos du Chabat qui arrive. Se fixer un 
temps chaque jour, quelques minutes, pour accueillir le Chabat qui arrive, pour prendre 

conscience de tout ce que Chabat représente et nous apporte. Chabat c’est le travail de toute la 
semaine. Si on n’effectue pas cet exercice alors l’âme reste dans l’obscurité – c’est ce qu’appelle 

le Rabi de Kamarna galoute hanéchama – l’exil de l’âme ! Chabat est donc synonyme de guéoula, 
au sens profond et sublime. La guéoula des énergies enfouis qui n’attendent que d’être mis en 

lumière.  

 


